
IK-NACHRICHTEN 
 

Pro Sancta Ecclesia 
Initiative katholischer Laien und Priester 

27. Jahrgang, Nr. 1, 2 und 3                                                                                    Januar/Februar/März 2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hrsg.: Pro Sancta Ecclesia, Initiative kath. Laien       
u. Priester e.V., Schaldinger Str. 27c, D-94036 Passau 
Verantwortlicher Redakteur:  
Christoph Blath, ikn.ch.blath@t-online.de 
Erscheint 4-mal jährlich, kostenlos. 
www.pro-sancta-ecclesia.de 
Einstellen ins Internet nur nach schriftl. Genehmigung. 

„Kehrt um zu mir von ganzem Herzen“ 
 
Aus der Predigt von Papst Benedikt XVI. am Aschermitt-
woch, 13. Februar 2013: 
 

Die Kirche stellt uns wieder neu vor allem die nachdrückli-
che Ermahnung vor Augen, die der Prophet Joël an das 
Volk Israel richtet: » Kehrt um zu mir von ganzem Herzen 
mit Fasten, Weinen und Klagen « (2,12). Die Worte » von 
ganzem Herzen « sind dabei zu unterstreichen; sie bedeu-
ten: vom Zentrum unserer Gedanken und Gefühle her, von 
den Wurzeln unserer Entschlüsse, Entscheidungen und Ta-
ten aus, in einem Akt völliger und radikaler Freiheit. Aber 
ist eine solche Umkehr zu Gott möglich? Ja, denn es gibt 
eine Kraft, die nicht in unserem Herzen wohnt, sondern 
dem Herzen Gottes selbst entströmt. Es ist die Kraft seiner 
Barmherzigkeit. Der Prophet fährt fort: » Kehrt um zum 
Herrn, eurem Gott! Denn er ist gnädig und barmherzig, 
langmütig und reich an Güte und es reut ihn, daß er das 
Unheil verhängt hat « (V. 13). Die Umkehr zum Herrn ist 
möglich als „Gnade“, denn sie ist Werk Gottes und Frucht 
unseres Glaubens an seine Barmherzigkeit. Dieses Umkeh-
ren zu Gott wird in unserem Leben nur dann konkrete 
Wirklichkeit, wenn die Gnade des Herrn in unser Innerstes 
eindringt, es aufrüttelt und uns die Kraft gibt, unser » Herz 
zu zerreißen «. Wieder ist es der Prophet, der von Gott her 
diese Worte erschallen läßt: » Zerreißt eure Herzen, nicht 
eure Kleider « (V. 13). In der Tat sind auch heute viele be-
reit, angesichts von – natürlich von anderen begangenen – 
Skandalen und Ungerechtigkeiten „ihre Kleider zu zerrei-
ßen“, aber wenige scheinen bereit, auf ihr „Herz“, ihr Ge-
wissen, ihre Absichten einzuwirken und zuzulassen, daß 
der Herr sie verwandle, erneuere und bekehre. 
 

Schließlich kommt der Prophet auf das Gebet der Priester 
zu sprechen, die sich mit Tränen in den Augen an Gott wen-
den und sagen: » Überlaß dein Erbe nicht der Schande, da-
mit die Völker nicht über uns spotten. Warum soll man bei 
den Völkern sagen: „Wo ist denn ihr Gott?“ « (V. 17). Die-
ses Gebet läßt uns darüber nachdenken, welche Bedeu-
tung das christliche Glaubens- und Lebenszeugnis eines je-
den von uns und unserer Gemeinschaften für das Gesicht 
der Kirche hat und wie dieses bisweilen verunstaltet wird.  

 
 

Carl Heinrich Bloch: Die Bergpredigt (1877)  

 
Ich denke besonders an die Vergehen gegen die Einheit der 
Kirche, an die Spaltungen im Leib der Kirche. […] 
 

In dem Abschnitt aus dem Matthäusevangelium, der zur 
sogenannten Bergpredigt gehört, bezieht Jesus sich auf die 
drei grundlegenden Übungen, die das Gesetz des Mose 
vorsah: Almosengeben, Gebet und Fasten; es sind auch die 
traditionellen Weisungen für die Fastenzeit, um der Einla-
dung, » von ganzem Herzen zu Gott umzukehren «, zu ent-
sprechen. Doch Jesus unterstreicht, daß es die Qualität 
und die Wahrheit der Beziehung zu Gott ist, welche die 
Echtheit jeder religiösen Handlung ausmacht. Deshalb 
prangert er die religiöse Scheinheiligkeit an, das Verhalten, 
sich in Szene zu setzen, sowie die Haltungen, die Beifall und 
Zustimmung suchen. Der wahre Jünger dient nicht sich 
selbst oder der „Öffentlichkeit“, sondern dem Herrn, in 
Einfachheit und Großherzigkeit: » Und dein Vater, der auch 
das Verborgene sieht, wird es dir vergelten « (Mt 6,4.6.18). 



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 2 
 

Kirchliche Einheit 
 
In der Kirche von heute ist viel von der Einheit die Rede - 
von der Einheit innerhalb der Pfarrgemeinde und der Diö-
zese, der Einheit der Kirche innerhalb eines Landes und der 
Gesamtkirche, der Einheit der christlichen Kirchen und 
kirchlichen Gemeinschaften untereinander, usw.  
 

Nicht zuletzt im Blick auf die Bitte Jesu an den Vater, alle 
Glaubenden sollten eins sein (Joh 17, 20-26), gehört die 
Sorge um und für die Einheit ohne Zweifel zu den zentralen 
Aufgaben der Kirche.  
 

Bekanntlich steckt der Teufel aber im Detail. Das ist auch 
bei der Rede von der Einheit der Fall. Übereinstimmung 
gibt es allenfalls dahingehend, daß es eine Einheit in Jesus 
Christus ist. Hinsichtlich der näheren Bestimmung dieser 
Einheit und der sich daraus ergebenden Folgen gehen die 
Vorstellungen jedoch weit auseinander. 
 

Auf der einen Seite steht das genuin katholische Verständ-
nis, demzufolge die Einheit immer auch eine Einheit in der 
Wahrheit ist, und zwar im Sinne des gemeinsamen Be-
kenntnisses zu der von Gott in Jesus Christus geoffenbar-
ten Wahrheit, die sich in der beständigen Glaubens- und 
Sittenlehre der Kirche widerspiegelt. 
 

Dem steht das aus dem ökumenischen Dialog bekannte 
Modell der Einheit in versöhnter Verschiedenheit gegen-
über. Dort geht es nicht um das gemeinsame Bekenntnis 
zur geoffenbarten Wahrheit, sondern um die friedliche 
Koexistenz von Positionen, die nicht miteinander zu ver-
einbaren sind.  
 

Ohne Zweifel hängt die Zukunft der katholischen Kirche da-
von ab, ob es ihr gelingt, der Einheit in der Wahrheit treu 
zu bleiben. Die Erörterung dieser Problematik bildet den 
Schwerpunkt der vorliegenden Ausgabe der IK-Nachrich-
ten. 
  
Christoph Blath 

 
Einheit ohne Wahrheit? 

 
Im Credo bekennen wir die eine, heilige, katholische und 
apostolische Kirche, die - wie das Zweite Vatikanische Kon-
zil in Nr. 8 der Kirchenkonstitution Lumen gentium lehrt - 
in der römisch-katholischen Kirche vollkommen verwirk-
licht ist. 
 

Gesichert wird diese Einheit vor allem durch die Liebe, „das 
Band der Vollkommenheit“ (Kol 3, 14) und „das Bekenntnis 
ein und desselben, von den Aposteln überlieferten Glau-
bens“ (Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 815). 
 

Zur Bedeutung der Wahrheit 
 

Während die Liebe als Band der Einheit allgemein aner-
kannt wird, ist es in der Kirche unserer Zeit um das Be-
kenntnis ein und desselben Glaubens nicht gut bestellt. Es 
führt - bedingt durch die neuzeitliche Wahrheitskrise, die 
mittlerweile weit in das Innere der katholischen Kirche ein-
gedrungen ist - sozusagen ein Schattendasein. 
 

Wer sich demgegenüber zur „Wahrheitsfähigkeit“ des 
Menschen bekennt und den Glauben nicht als ein diffuses 
religiöses Gefühl, sondern als „persönliche Bindung des 
Menschen an Gott und zugleich, untrennbar davon, freie 
Zustimmung zu der ganzen von Gott geoffenbarten Wahr-
heit“ (KKK 150) versteht, läuft Gefahr, als Fundamentalist 
geschmäht werden. 
 

Diese Marginalisierung der Wahrheit ist um so fataler, als 
die Wahrheit „die DNA der Kirche“ (Kardinal Müller) ist. Sie 
wird dem einzelnen Menschen nicht direkt und unmittel-
bar von Gott geoffenbart. Vielmehr hat - so heißt es in Nr. 
7 der Dogmatischen Konstitution über die göttliche Offen-
barung Dei Verbum des Zweiten Vatikanischen Konzils - 
„Christus der Herr, in dem die ganze Offenbarung des 
höchsten Gottes sich vollendet (vgl. 2 Kor 1, 20; 3, 16 - 4, 
6), den Aposteln geboten, das Evangelium, das er als die 
Erfüllung der früher ergangenen prophetischen Verhei-
ßung selbst gebracht und persönlich verkündet hat, allen 
zu predigen als die Quelle jeglicher Heilswahrheit und Sit-
tenlehre und ihnen so göttliche Gaben mitzuteilen“. Die 
Apostel wiederum haben ihr eigenes Lehramt den Bischö-
fen als ihren Nachfolgern weitergegeben, „damit das Evan-
gelium in der Kirche für immer unversehrt und lebendig 
bewahrt werde“ (Ebda.). 
 

Vor diesem Hintergrund ist auch die Frage nach dem We-
sen der kirchlichen Einheit zu beantworten. Sie ist, wie be-
reits erwähnt, eng mit dem Bekenntnis ein und desselben 
Glaubens verbunden. Dieses Bekenntnis entscheidet auch 
über den Grad der Zugehörigkeit zur Kirche. Es ist somit 
nicht in das Belieben des einzelnen gestellt, ob und in wel-
chem Maße er sich mit der Glaubens- und Sittenlehre der 
Kirche identifiziert.  
 

Biblische Aspekte 
 

Im Zeitalter des Relativismus ist man mit dem Vorwurf der 
Diskriminierung schnell zur Hand. Das gilt auch im Blick auf 
das kirchliche Urteil hinsichtlich des Glaubensbekenntnis-
ses und der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der Gläubigen. 
Mittlerweile hat die Wahrheitskrise ein solches Ausmaß er-
reicht, daß der Kirche sogar aus ihren eigenen Reihen der 
Vorwurf gemacht wird, sie grenze Menschen aus, wenn sie 
von ihnen ein bestimmtes Glaubensbekenntnis und ein be-
stimmtes sittliches Verhalten fordere. 
 



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 3 
 

Blickt man in die Heilige Schrift, zeigt sich, daß dort Men-
schen aufgrund eines bestimmten Glaubensbekenntnisses 
oder sittlichen Verhaltens durchaus „ausgegrenzt“ wer-
den. Wie ein roter Faden zieht sich Mißbilligung bestimm-
ter Formen des Glaubens und der Lebensführung durch die 
biblischen Schriften. 
 

Für das Alte Testament ist vor allem die prophetische Ver-
kündigung zu nennen. In deren Tradition steht auch die 
Predigt Jesu. Erinnert sei zum Beispiel an die heftige Kritik 
an den Pharisäern und die Verurteilung von Ehebruch, 
Wiederverheiratung nach Ehescheidung oder Vergeltung 
in der Bergpredigt. 
 

Zweifelsohne spricht Jesus auch von Gottes Barmherzig-
keit. Diese versteht er jedoch nicht als eine Lizenz zu sün-
digen. Dagegen sprechen seine schneidenden Warnungen 
vor der Unbußfertigkeit. Somit ist die inzwischen weit ver-
breitete Parole, Gott akzeptiere jeden Menschen so, wie er 
ist, kritisch zu hinterfragen. Im Blick auf den unbußfertigen 
Sünder gilt sie jedenfalls nicht. Wie das Gleichnis vom kö-
niglichen Hochzeitmahl bei Matthäus (22, 1-14) zeigt, wer-
den zwar viele zu diesem Mahl eingeladen, aber nicht alle 
willkommen geheißen. 
 

Daher verwundert es nicht, daß die junge Christenge-
meinde Menschen, die nicht den rechten Glauben hatten 
oder nicht bereit waren, ihr Leben an den göttlichen Gebo-
ten auszurichten, nicht in ihren Reihen duldete. Die folgen-
den Beispiele zeigen das in aller Deutlichkeit. 
 

In der Christengemeinde von Korinth lebte ein Mann in ei-
nem eheähnlichen Verhältnis mit der Frau seines Vaters, d. 
h. mit seiner inzwischen von seinem Vater geschiedenen 
oder verwitweten Stiefmutter, zusammen. Statt nach Ent-
schuldigungsgründen für dieses Verhalten zu suchen oder 
die positiven Elemente zu würdigen, die es auch in einer 
irregulären Beziehung geben kann, fällt der Apostel Paulus 
ein geradezu vernichtendes Urteil: Er wirft den Verant-
wortlichen in der Gemeinde von Korinth vor, den Übeltäter 
noch nicht aus ihrer Mitte verstoßen zu haben (1 Kor 5,2), 
und fordert sie auf, sich zusammen mit ihm „im Namen 
Jesu, unseres Herrn“ zu versammeln und „diesen Men-
schen dem Satan [zu] übergeben zum Verderben seines 
Fleisches, damit sein Geist am Tag des Herrn gerettet wird“ 
(5,4f). 
 

Auch im Umgang mit den Irrlehrern zeigt sich Paulus nicht 
zu einem Kompromiß bereit, bei dem die Wahrheit auf der 
Strecke bleibt. Im Verantwortungsbereich seines Mitarbei-
ters Timotheus in Kleinasien gab es Menschen, „die von 
der Wahrheit abgeirrt sind und behaupten, die Auferste-
hung sei schon geschehen“ (2 Tim 2,18). Es handelte sich 
um sogenannte „Gnostiker“, welche nicht an die „Aufer-
stehung des Fleisches“ glaubten, sondern „Auferstehung“ 
im Sinne einer Befreiung der Geistseele von der Materie 

zugunsten der vollkommenen Erkenntnis ihrer selbst ver-
standen. Paulus spricht im Blick auf das Wirken dieser 
Menschen von Verderben (2,14), gottlosem Geschwätz 
(2,16), Gottlosigkeit (Ebda.) und Zerstörung des Glaubens 
(2,18). Er vergleicht ihre Lehre sogar mit einem um sich 
fressenden Krebsgeschwür (2,17). 
 
Die kirchliche Disziplin 
 

Die Verpflichtung der Gläubigen, den rechten Glauben zu 
bekennen und ihre Lebensführung an der kirchlichen Mo-
rallehre auszurichten, spiegelt sich auch in der kirchlichen 
Disziplin wider. 
 

So spricht der Katechismus in Nr. 2088-2089 von den Sün-
den gegen den Glauben. Von besonderer Bedeutung ist 
hier der Unglaube, der „in der Mißachtung der geoffenbar-
ten Wahrheit oder in der willentlichen Weigerung, ihr zu-
zustimmen“, besteht und sich in Häresie, Apostasie und 
Schisma konkretisiert.  
 

Letztere werden in can. 751 des Codex Iuris Canonici (CIC) 
wie folgt definiert: 
- Häresie nennt man die nach Empfang der Taufe erfolgte 
beharrliche Leugnung einer kraft göttlichen und katholi-
schen Glaubens zu glaubenden Wahrheit oder einen be-
harrlichen Zweifel an einer solchen Glaubenswahrheit; 
- Apostasie nennt man die Ablehnung des christlichen 
Glaubens im ganzen; 
- Schisma nennt man die Verweigerung der Unterordnung 
unter den Papst oder der Gemeinschaft mit den diesem 
untergebenen Gliedern der Kirche. 
 

Nach can. 1364 § 1 CIC ziehen sich der Apostat, der Häreti-
ker oder der Schismatiker die Exkommunikation als Tat-
strafe zu. Die Exkommunikation tritt also mit der Tat von 
selbst ein. 
 

In diesem Zusammenhang ist auch die Ablehnung endgül-
tig vorgelegter und zu haltender Lehren zu nennen, die 
nicht wie die Dogmen i. e. S. von der Kirche als von Gott 
geoffenbart zu glauben vorgelegt werden. Ein Beispiel für 
diese Wahrheiten ist die Lehre, „daß die Kirche in keiner 
Weise die Vollmacht hat, Frauen die Priesterweihe zu 
spenden“. 
 

Die Ablehnung dieser Wahrheiten erfüllt zwar nicht den 
Tatbestand der Häresie, ist aber keineswegs unbedeutend. 
So erklärt der Lehrmäßige Kommentar zur Schlussformel 
der Professio fidei der Kongregation für die Glaubenslehre 
vom 29. Juni 1998 in Nr. 6, wer diese Wahrheiten leugne, 
lehne „Wahrheiten der katholischen Lehre ab“ und stehe 
„nicht mehr in der vollen Gemeinschaft mit der katholi-
schen Kirche“. Nach can. 1365 CIC soll mit einer gerechten 
Strafe belegt werden, wer eine derartige Lehre „hartnäckig 



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 4 
 

ablehnt und, nach Verwarnung durch den Apostolischen 
Stuhl oder den Ordinarius, nicht widerruft“. 
 

Was die Verpflichtung der Gläubigen zu einer bestimmten 
Lebensführung betrifft, mögen an dieser Stelle zwei Bei-
spiele genügen.  
 

So muß sich nach can. 804 § 2 CIC der Ortsordinarius da-
rum bemühen, daß die Religionslehrer in den Schulen sich 
auch „durch das Zeugnis christlichen Lebens […] auszeich-
nen“, wobei er nach can. 805 CIC das Recht hat, „sie, wenn 
es aus religiösen oder sittlichen Gründen erforderlich ist, 
abzuberufen bzw. ihre Abberufung zu fordern“. 
 

Für einen wesentlich größeren Personenkreis ist can. 915 
CIC, der die Teilnahme an der heiligsten Eucharistie regelt, 
von Bedeutung. Er verbietet es, diejenigen zum Empfang 
der heiligen Kommunion zuzulassen, „die hartnäckig in ei-
ner offenkundig schweren Sünde verharren“.    
 

Das Schisma 
 

Soweit die Theorie, der jedoch nicht selten eine permissive 
Praxis gegenübersteht. Der Niedergang der kirchlichen Dis-
ziplin begann schon bald nach dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil, als die zuständigen kirchlichen Stellen zunehmend 
darauf verzichteten, das Bekenntnis des rechten Glaubens 
im Bereich von Verkündigung, Unterricht und theologi-
scher Lehre einzufordern. Hinzu kam im Laufe der Zeit die 
Tolerierung, ja Akzeptanz von Lebensweisen, die im Wider-
spruch zur katholischen Sexual- und Ehemoral stehen.  
 

Inzwischen befindet sich die katholische Kirche in einer Si-
tuation, in der man sich vom Bekenntnis ein und desselben 
Glaubens weitgehend verabschiedet hat. Entsprechendes 
gilt für die Orientierung an der kirchlichen Morallehre.  
 

Die kirchliche Lehre wird zwar offiziell beibehalten, hat 
aber nur noch wenig praktische Bedeutung. De facto wird 
es dem einzelnen Gläubigen überlassen, ob und in wel-
chem Maße er sich mit dem Glauben und der Sittenlehre 
der Kirche identifiziert; ob er sich zum Beispiel zur Heiligen 
Schrift oder zur Ringparabel, zum Konzil von Nizäa oder zu 
einem neuen Arianismus, zur Theologie des Leibes oder zur 
LGBT-Agenda bekennt. M. a. W.: Jeder kann nach seiner 
eigenen Fasson selig werden! 
 

Dem ist entgegenzuhalten: Innerhalb der Kirche kann es 
keine friedliche Koexistenz von Glaube und Unglaube, Mo-
ral und Unmoral, Wahrheit und Irrtum geben. Was in be-
schönigender Rede „Einheit in versöhnter Verschieden-
heit“ genannt wird, ist in Wirklichkeit die Festschreibung 
eines Schismas. Insofern es von den zuständigen kirchli-
chen Stellen nicht offiziell deklariert wird, handelt es sich 

um ein latentes Schisma. Manche Kritiker der gegenwärti-
gen kirchlichen Situation sprechen sogar von einem 
„schmutzigen“ Schisma. 
 

„In illo uno unum“ 
 

Auch Papst Leo macht sich Sorgen um die Einheit innerhalb 
der Kirche. Wiederholt hat er zur Einheit aufgerufen, zu-
letzt beim Weihnachtsempfang der römischen Kurie am 
22. Dezember 2025 und in seiner Ansprache am 7. Januar 
d. J. zur Eröffnung des außerordentlichen Konsistoriums 
der Kardinäle.  
 

In der Weihnachtsansprache nahm er Bezug auf seinen 
Wahlspruch „In Illo uno unum“ („In dem Einen sind wir 
eins“), der aus einer Predigt des heiligen Augustinus 
stammt und den er bereits als Bischof in Peru hatte. Beim 
Konsistorium betonte er: „Einheit zieht an, Spaltung zer-
streut.“ 
 

In beiden Fällen ließ er allerdings offen, wie er sich diese 
Einheit konkret vorstellt. 
 

Vor den Kardinälen sprach er von der Liebe als dem Band 
der Einheit, die an der Liebe Christi zu uns Maß nehmen 
müsse, erwähnte jedoch nicht das zweite zentrale Band 
der kirchlichen Einheit: „das Bekenntnis ein und desselben, 
von den Aposteln überlieferten Glaubens“. 
 

Zur Weihnachtsansprache: Hier sprach er von der Einheit 
der Kirche in Christus („In dem Einen“), „obwohl wir viele 
und unterschiedlich sind“. Diese Konzession kann durch-
aus richtig verstanden werden, läßt aber auch Spielraum 
für eine Interpretation im Sinne einer „Einheit in versöhn-
ter Verschiedenheit“. 
 

Ebenso erklärungsbedürftig ist Leos Warnung vor den 
„Geistern der Spaltung“, die uns dazu verleiteten, „zwi-
schen zwei gegensätzlichen Extremen hin und her zu 
schwanken: entweder alles zu vereinheitlichen, ohne die 
Unterschiede zu würdigen, oder im Gegenteil die Unter-
schiede und Sichtweisen überzubetonen, anstatt die Ge-
meinschaft zu suchen“. So bestehe beispielsweise „bei der 
Behandlung von Themen, die den Glauben, die Liturgie, die 
Moral oder andere Bereiche betreffen, die Gefahr, der 
Starrheit oder Ideologie zum Opfer zu fallen, mit den dar-
aus resultierenden Entgegensetzungen“. 
 

Welche „Entgegensetzungen“ sind hier gemeint? Ist es 
möglichweise ein Zeichen der Starrheit oder Ideologie, 
überhaupt zwischen Glaube und Unglaube, Moral und Un-
moral, Wahrheit und Irrtum zu unterscheiden? 
 
 
 
 



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 5 
 

Wer spaltet die Kirche? 
 

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wer die der-
zeitige Spaltung der Kirche zu verantworten hat. Sind es 
diejenigen, welche die von Gott in Jesus Christus geoffen-
barte Wahrheit, die „DNA" der Kirche, marginalisiert und 
den Glauben durch ein diffuses religiöses Gefühl ersetzt 
haben? Oder jene, die diese Anfechtungen - und deren 
weitgehende Tolerierung durch die zuständigen kirchli-
chen Stellen - kritisieren und beklagen? 
 

Hierzu hat sich Kardinal Gerhard Müller, der frühere Prä-
fekt der Kongregation für die Glaubenslehre, Ende Oktober 
letzten Jahres in einem Interview mit ETWN in aller Deut-
lichkeit geäußert:   
 

Es seien die „Progressiven, die in Wahrheit nicht der Lehre 
der Kirche folgen, […] die moralische Kompromisse ma-
chen und die mit der Segnung homosexueller Paare das 
Sakrament der Ehe relativieren“ (kath.net am 05. 11. 
2025). Das sei „Spaltung der Kirche, nicht das Befolgen der 
Tradition“, die „ein wesentlicher Pfeiler der Kirche“ sei, 
„ebenso wie die Heilige Schrift und das Lehramt“, und „gut 
begründet“ sei, „da sie bis auf die Apostel zurückgehe“ 
(Ebda.). 
 

In seiner Weihnachtsansprache scheint der Papst aber 
auch diejenigen zur Einheit aufzurufen, die auf der Seite 
der Tradition stehen. Macht er sich hier den Versuch seines 
Amtsvorgängers zu eigen, die katholische Mitte neu zu de-
finieren?  
 

Vor dieser Verschiebung der Koordinaten muß eindringlich 
gewarnt werden: Nicht die Verteidiger, sondern die Geg-
ner der kirchlichen Lehre haben sich von der Mitte entfernt 
und müssen dorthin zurückkehren.  
 

Ausblick 
 

Können wir auf die Überwindung des gegenwärtigen Schis-
mas innerhalb der katholischen Kirche hoffen? Wie stellt 
sich Papst Leo die Zukunft der Kirche vor? Wird er die rich-
tigen Entscheidungen treffen?  
 

Dazu bedarf es nicht nur der Einsicht, daß es dieses 
Schisma gibt, sondern auch, worin es besteht und wer es 
verursacht hat. 
 

Auf keinen Fall kann die Lösung des Problems darin beste-
hen, aus der Not eine Tugend zu machen und das Band der 
Einheit in der Wahrheit durch die Einheit in der versöhnten 
Verschiedenheit zu ersetzen.  
 

Ebenso wäre es verfehlt, die Hände in den Schoß zu legen 
und auf die Selbstheilungskräfte der Kirche zu hoffen. 

Diese bereits seit Jahrzehnten verfolgte Strategie, die un-
weigerlich zum weiteren Wachstum des Bösen führt, muß 
als gescheitert gelten.  
 

Inzwischen haben sich Unglaube und Unmoral in der Kir-
che in einem solchen Maße ausbreiten können, daß an der 
offiziellen Erklärung des Schismas wohl kein Weg mehr 
vorbeiführt. Es muß getrennt werden, was nicht zusam-
mengehört! 
 

Ein sinnvoller Anfang wäre die Bereinigung der kirchlichen 
Situation in Deutschland, die völlig aus den Fugen geraten 
ist. Davon wird im folgenden Beitrag die Rede sein. 
 

C. B. 

 
Schwere Verwerfungen  

in der katholischen Kirche in Deutschland 
 
Um die Einheit in der Wahrheit war und ist es in der katho-
lischen Kirche in Deutschland besonders schlecht bestellt - 
aus verschiedenen Gründen, auf die an dieser Stelle jedoch 
nicht im einzelnen eingegangen werden kann. 
 

Im Blick auf bestimmte aktuelle Vorgänge, nicht zuletzt 
auch als Folge des sogenannten Synodalen Wegs, muß 
man sogar von schweren Verwerfungen sprechen, die ein 
wirksames Eingreifen der zuständigen römischen Stellen 
dringend erfordern. 
 

Die faulen Früchte des Synodalen Wegs 
 

Mit überwältigender Mehrheit und der erforderlichen 
Zweidrittelmehrheit der anwesenden Bischöfe verabschie-
deten die Teilnehmer des Synodalen Wegs, der von der 
Deutschen Bischofskonferenz zusammen mit dem Zentral-
komitee der deutschen Katholiken ins Leben gerufen wor-
den war und von 2019 bis 2023 in Frankfurt am Main statt-
fand, vier skandalöse Dokumente, die das Synodalforum IV 
„Leben in gelingenden Beziehungen - Liebe leben in Sexu-
alität und Partnerschaft“ erarbeitet hatte.  
 

Im September 2022 wurden die Handlungstexte „Grund-
ordnung des kirchlichen Dienstes“ und „Lehramtliche Neu-
bewertung von Homosexualität“ angenommen (vgl. IK-
Nachrichten 10-11/2022, S. 2-3), im März 2023 folgten die 
Handlungstexte „Segensfeiern für Paare, die sich lieben“ 
und „Umgang mit geschlechtlicher Vielfalt“ (vgl. IK-Nach-
richten 4-5/2023, S. 3-4).  
 

Nachdem sich die deutschen Bischöfe mehrheitlich für 
diese Dokumente ausgesprochen haben, geht es ihnen 
jetzt darum, sie in die Praxis umzusetzen, wobei es im Blick 
auf das Ob und Wie durchaus Unterschiede zwischen den 
einzelnen Diözesen geben kann.  



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 6 
 

Bereits am 22. November 2022, also nur zwei Monate nach 
der Entscheidung des Synodalen Wegs, beschloß die Voll-
versammlung des Verbandes der Diözesen Deutschlands 
eine neue Grundordnung des kirchlichen Dienstes (vgl. IK-
Nachrichten 02-03/2023, S.5-6). Im Gegensatz zu den bis-
herigen Grundordnungen bleibt bei den Mitarbeitern im 
kirchlichen Dienst von nun an „der Kernbereich privater Le-
bensgestaltung, insbesondere Beziehungsleben und Intim-
sphäre, […] rechtlichen Bewertungen entzogen“. In der 
Praxis bedeutet dieser Verzicht, daß zum Beispiel ein Pas-
toralreferent oder ein an einer kirchlichen Schule ange-
stellter Religionslehrer, der in einer irregulären Paarbezie-
hung lebt, seine Tätigkeit weiterhin ausüben darf.  
 

Am 4. April 2025 verabschiedete die Gemeinsame Konfe-
renz aus Mitgliedern der Deutschen Bischofskonferenz und 
des Zentralkomitees der deutschen Katholiken die Hand-
reichung für Seelsorger*innen (sic!) „Segen gibt der Liebe 
Kraft. Segnungen für Paare, die sich lieben“, verbunden mit 
der Empfehlung an die Diözesanbischöfe, im Sinne der 
Handreichung vorzugehen. Skizziert wird darin eine Se-
gensfeier (mit Musik, Gesang, Lesungen aus der Heiligen 
Schrift, Segensgebet, Lobpreis und Danksagung) für Paare, 
die keine kirchlich-sakramentale Ehe eingehen können, 
zum Beispiel „geschiedene und wiederverheiratete Paare 
sowie Paare in der ganzen Vielfalt sexueller Orientierungen 
und geschlechtlicher Identitäten“. 
 

Nur zwei Monate später, am 5. Juni 2025, wurde das Do-
kument „Männlich, weiblich, divers: Rahmenkonzept für 
sexuelle Bildung an den katholischen Schulen im Erzbistum 
Hamburg“ veröffentlicht. Es tritt „für die Akzeptanz von 
Vielfalt hinsichtlich sexueller Orientierungen und ge-
schlechtlicher Identität“ und „die Vielfalt von Lebensfor-
men und Lebenskonzepten in der heutigen Welt bewusst 
und wertschätzend ein“ und soll ab dem Schuljahr 2026/27 
an den katholischen Schulstandorten im Erzbistum Ham-
burg umgesetzt werden.  
 

Als bis jetzt letztes bischöfliches Papier zur Umsetzung der 
Beschlüsse des Synodalen Wegs zwecks Eliminierung der 
kirchlichen Sexual- und Ehemoral erschien am 1. Oktober 
2025 die Orientierungshilfe „Geschaffen, erlöst und ge-
liebt. Sichtbarkeit und Anerkennung der Vielfalt der sexu-
ellen Identitäten an den Schulen“, herausgegeben von der 
Kommission für Erziehung und Schule der deutschen Bi-
schöfe. 
 

Darin geht es um die Implementierung der Genderideolo-
gie in den Schulen. Ihr liegt die Vorstellung zugrunde, daß 
es mehr als zwei biologische Geschlechter und überdies 
eine Vielzahl von geschlechtlichen Identitäten gebe, die 
auf der Selbstzuordnung des einzelnen beruhten. Diese 
Sicht macht sich die „Orientierungshilfe“ zu eigen und for-

dert die Schulgemeinschaft auf, etwaige „gefühlte“ ge-
schlechtliche Identitäten der Schüler nicht nur Kenntnis zu 
nehmen, sondern auch zu akzeptieren und zu affirmieren.  
 

An dieser Stelle muß auf die besondere Brisanz dieses von 
der Mehrheit der deutschen Bischöfe verantworteten Do-
kuments hingewiesen werden. Es wird behauptet, die Viel-
falt der sexuellen Identitäten sei ein „Faktum“. Damit ist 
offensichtlich nicht gemeint, daß es diese Selbstzuschrei-
bungen tatsächlich gibt, sondern ihnen eine wie auch im-
mer geartete objektive, d. h. von den Selbstzuschreibun-
gen unabhängige Wirklichkeit entspricht.  
 

Und Rom? 
 

Tatsache ist: Die Mehrheit der deutschen Bischöfe hat sich 
mit ihrer Zustimmung zu den genannten Handlungstexten 
des Synodalen Wegs und den darauf aufbauenden Verlaut-
barungen von der katholischen Sexual- und Ehemoral, der 
biblischen Schöpfungsordnung und dem christlichen Men-
schenbild distanziert. Es handelt sich um geradezu diaboli-
sche Dokumente! 
 

Im Gegensatz zu dem Versuch der Deutschen Bischofskon-
ferenz und des Zentralkomitees der deutschen Katholiken, 
einen sogenannten „Synodalen Rat“ einzurichten, der 
künftig zwar nicht de iure, aber de facto das höchste Ent-
scheidungsgremium in der katholischen Kirche in Deutsch-
land sein soll, haben die zuständigen Stellen in Rom die sy-
nodalen und nachsynodalen Dokumente, welche die Lehre 
der Kirche in Bezug auf Sexualität und Ehe auf den Kopf 
stellen, bis jetzt nicht ernsthaft beanstandet. 
 

Dieser Mangel ist umso gravierender, als diese Lehre zu je-
nen Wahrheiten des katholischen Glaubens gehört, die 
von der Kirche als endgültig zu halten vorgelegt werden. 
Damit aber nicht genug: Die Mehrheit der deutschen Bi-
schöfe hat sich die Genderideologie, eine der großen anth-
ropologischen Lügen unserer Zeit, zu eigen gemacht und 
spricht sich für deren Verbreitung innerhalb der katholi-
schen Kirche in Deutschland aus! Welche weiteren roten 
Linien dürfen die Bischöfe hierzulande noch überschreiten, 
bis Rom wirksame Gegenmaßnahmen ergreift? 
 

Im Umgang mit der desolaten Situation der katholischen 
Kirche in Deutschland kann Papst Leo zeigen, daß er auf 
der Seite der Wahrheit steht und das Heil der Kirche nicht 
in ihrer Fragmentierung im Sinne einer Einheit in versöhn-
ter Verschiedenheit sieht. 
 

„Herr Jesus Christus, ewiger Hirte deiner Kirche, gib dei-
nem Diener, dem heiligen Vater Papst Leo, wahre Weis-
heit, Mut und Kraft. Schenke ihm den Trost deiner Gnade 
in diesem Leben und im künftigen die Krone der Unsterb-
lichkeit. Amen.“                                                                     C. B. 
 



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 7 
 

Ein Streiter für das Konzil von Nizäa:  
der hl. Athanasios 

 
Ein Name bleibt wohl für immer mit dem Konzil von Nizäa 
(325) verbunden: der des später heiliggesprochenen Atha-
nasios von Alexandrien. Athanasios hatte wie kein anderer 
für die Durchsetzung dieses Konzils gekämpft und gelitten 
und wurde, von Papst Pius V. als Kirchenlehrer ausgerufen, 
zum Vorbild für bischöflichen Bekennermut bis in unsere 
Zeit.  
 
Das Jahr seiner Geburt ist nicht bekannt; vermutlich er-
blickte er in den letzten Jahren des 3. Jahrhunderts das 
Licht der Welt. So war er noch ein junger Mann, als er im 
Amt eines Diakons mit seinem Bischof Alexander von Ale-
xandrien nach Nizäa zog, um am Konzil teilzunehmen. 
Diese Auszeichnung, als Sekretär seines Bischofs zu fungie-
ren, verdankte er wohl seiner eminenten philosophischen 
und theologischen Bildung, die er in diesem kulturellen 
Schmelztiegel Alexandriens, das durch seine weltbe-
rühmte Bibliothek ein Hort der Gelehrsamkeit war, erhal-
ten hatte. Genaueres über die unmittelbaren Quellen sei-
ner Ausbildung sind uns aber ebenfalls unbekannt.  
 
Schon vor dem Konzil war Athanasios jedenfalls in den 
Streit mit Arius verwickelt; auch mit den sog. ägyptischen 
Meletianern, die sich unerträglich rigoros gegen die in der 
Diokletianischen Verfolgung Abgefallenen benahmen, 
hatte er zu tun. Er war also alles andere als ein kirchlicher 
Hardliner, der kein Verständnis für das persönliche Schei-
tern in den Situationen der Angst und der Verfolgung ge-
habt hätte. In theologischen Grundsatzfragen erwies er 
sich als sattelfest und klar denkend, weshalb er zu einem 
wichtigen Ratgeber der auf dem Konzil versammelten 
rechtgläubigen Bischöfe wurde und einen wesentlichen 
Anteil an der Verurteilung des Arius hatte. 
 
Im Jahre 328 kam es zu einer schicksalshaften Wende in 
seinem Leben: Sein Bischof Alexander verstarb und Atha-
nasios wurde zu seinem Nachfolger erwählt. Damit war er 
zugleich auch Patriarch für ganz Ägypten und Libyen ge-
worden. Doch stand diese Wahl von Anfang an im Span-
nungsfeld der früher ausgetragenen innerkirchlichen Kon-
flikte: Die Meletianer, denen gegenüber sich Athanasios 
immer fair und konziliant verhalten hatte, setzten über 
seine Person Lügen in die Welt, die seinen Ruf im Kaiser-
haus beschädigten, obwohl er sie als haltlose Verleumdun-
gen entlarven konnte. Auch die arianische Partei erhob 
wieder mit Unterstützung des Euseb von Nikomedien 
mächtig ihr Haupt und unternahm alles, um Athanasios 
beim Kaiser anzuschwärzen. Schließlich hob im selben Jahr 
Kaiser Konstantin, dem die innere Einheit des Reiches das 
wichtigste Ziel war, die Verbannung des Arius wieder auf. 

Auf einer Synode in Tyros (335) erreichten Arianer und Me-
letianer sogar eine Verurteilung des Athanasios, der sich 
Kaiser Konstantin mit seiner Verbannung nach Trier an-
schloss. Nach dem Tod Konstantins (337) hob dessen Nach-
folger Konstantin II. die Verbannung wieder auf, und Atha-
nasios konnte nach Alexandrien auf seinen Bischofstuhl zu-
rückkehren. Wer hätte damals ahnen können, dass der 
Wechsel von Verbannung und Rückkehr bis 366 das Leben 
des Patriarchen dominieren würden und erst die letzten 
sieben Lebensjahre (bis 373) ihm eine ruhigere Amtszeit 
ermöglichten. 
 
Wir brauchen die einzelnen Stationen seines Leidensweges 
nicht im Detail zu schildern: Insgesamt verbrachte Athana-
sios 17,5 Jahre seines Lebens im Exil, oftmals von seinen 
Gegnern mit dem Tode bedroht und von den kaiserlichen 
Nachfolgern Konstantins um der religiösen Einheit des Rei-
ches willen aus seinem Amt gejagt. Zuflucht fand er wie-
derholt bei den Mönchen in der ägyptischen Wüste, deren 
asketische Lebensform er dann teilte. 
 
Aus diesem Wechselspiel von Verbannung und Rückkehr 
hervorzuheben ist allerdings das Jahr 339, das im Frühjahr 
eine persönliche Katastrophe für Athanasios brachte: In ei-
nem Gewaltakt bemächtigte sich der Arianer Gregor von 
Kappadokien mit Unterstützung eines arianischen Mobs 
des Bischofstuhles von Alexandrien, so dass Athanasios 
nichts anderes übrigblieb, als über das Meer zu fliehen. Er 
ging nach Rom, wo Papst Julius ihn aufnahm und seinen 
Fall einer Synode vorlegte. Diese sprach Athanasios von al-
len Anklagen frei, und der Papst teilte diesen Urteilsspruch 
auch den orientalischen Bischöfen, von denen viele den a-
rianischen Gegnern Gehör geschenkt hatten, mit. 
 
Dieser Aufenthalt in Rom ist deshalb von so großer Bedeu-
tung, weil er die abendländische Kirche, die mit dem Konzil 
von Nizäa und den dort aufgeworfenen theologischen The-
men nur relativ gering beschäftigt war, mit den Auseinan-
dersetzungen um das Wesen des göttlichen Sohnes und 
unserer Erlösung durch ihn, vertraut machte. Die Reichssy-
node von Serdika (342/343), auf der Athanasios verhin-
derte, dass das Nizänische Glaubensbekenntnis durch ein 
neues, den Arianern und Semiarianern entgegenkommen-
des ersetzt werde, machte die Westkirche zu einer aktiven 
Verteidigerin des Konzils von Nizäa. Die auf der Reichssy-
node anwesenden arianisch gesinnten Bischöfe des Ostens 
sahen sich in ihrer Hoffnung, mit einer Verurteilung des 
Athanasios zugleich dem theologisch eher für unbedarft 
gehaltenen Westen ihre eigene Christologie aufzudrängen, 
derart enttäuscht, dass sie Serdika verließen und damit ei-
nen Weg in die weltkirchliche Isolation beschritten.  
 
Nicht minder fruchtbar war die Zeit, die Athanasios in Rom 
verbrachte, weil er dort das monastische Leben, das er in 
der Wüste Ägyptens kennen und schätzen gelernt hatte, 



IK-Nachrichten  01-03/2026  Seite 8 
 

den Römern nahebrachte. So war Athanasios zugleich ein 
theologischer wie auch spiritueller Brückenbauer zwischen 
Ost und West, ein wahrhafter Repräsentant der einen und 
ungeteilten Kirche. 
 
Als 1500 Jahre später der damals noch anglikanische The-
ologe John Henry Newman auf die Lebensbeschreibung 
und die Schriften des Athanasios stieß, rief er voller Begeis-
terung aus: „Ach hätten wir doch heute noch einen Atha-
nasios!“ Das intensive Studium dieses spätantiken Denkers 
und Glaubenszeugen brachte Newman dazu, nicht in der 
anglikanischen, sondern in der katholischen Kirche die Kir-
che des Athanasios zu erkennen. So wurde die Person des 
Heiligen zu einem wesentlichen Motiv für Newmans Kon-
version zum Katholizismus. Diese Konversion verursachte 
Newman erhebliche Leiden sowohl von Seiten der Anglika-
ner als auch von engstirnigen Katholiken, die einem angli-
kanischen Spitzentheologen misstrauten. Es war der Blick 
zurück auf Athanasios, der Newman in dieser Situation den 
Trost verschaffte, dass gerade aus Leiden und Niederlagen 
Erfolg und Segen erwachsen können. 
 

Lic. theol. Richard Niedermeier 

 
Wallfahrtstag in Trier am 25. April 2026 

 
Im Rahmen der Heilig-Rock-Tage in Trier findet am Sams-
tag, 25. April 2026 ein Wallfahrtstag in der überlieferten 
Form des römischen Ritus statt. 
 
Beginn um 10.00 Uhr mit einem levitierten Hochamt in der 
Kirche St. Martin (Maarstraße 72), anschließend Prozes-
sion zum Dom und Andacht in der Heilig-Rock-Kapelle. 
Zum Abschluß um 17.00 Uhr feierliche Andacht mit Primiz-
segen in der Basilika St. Paulin (Palmatiustraße 4) 
 
Kontakt: Kanonikus de Poncharra (+49 172 3150449 oder 
kan.deponcharra@institut-christus-koenig.de)  

 
Pro Missa Tridentina -  

Tagung am 2. Mai 2026 
 

Die diesjährige Jahreshauptversammlung von Pro Missa 
Tridentina - Laienvereinigung für den klassischen römi-
schen Ritus in der katholischen Kirche e. V. findet am 2. 
Mai in der Diözese Augsburg statt.  
 
Der genaue Ort sowie das detaillierte Programm werden 
Ende Februar im Internet (www.pro-missa-tridentina.org) 
bekannt gegeben. 
 
Kontakt: 
Tel. +49 711 8387877 (Monika Rheinschmitt) 
eMail: Info@pro-missa-tridentina.org 

Altötting-Wallfahrt im überlieferten Ritus 
vom 4. bis 7. Juni 2026 

 
Pro Sancta Ecclesia lädt auch in diesem Jahr wieder zur 
Wallfahrt nach Altötting ein. Sie steht unter dem Thema: 

 
„Der Heilige Geist – Herr und Lebensspender“  

 
Die Vorträge finden im ApostelHaus in Neuötting-Alzgern 
statt, das Pontifikalamt am Samstag um 17.00 Uhr wie ge-
wohnt in der Basilika St. Anna in Altötting. 
 
Nähere Informationen enthält das Faltblatt, das der vorlie-
genden Ausgabe der IK-Nachrichten beiliegt.  

 
Einkehrwochenende der IK-Vereinigung 

 
Die traditionelle Plenarkonferenz der Vereinigung der Ini-
tiativkreise findet vom 20. bis 22. März im Rahmen eines 
Einkehrwochenendes im Kloster Maria Engelport statt. 
 
Dieses Treffen steht in begrenztem Maße auch interessier-
ten Gästen offen, die sich gerne bei uns (ikv.ch.blath@t-
online.de) melden können. 
 

---------------------------------------- 
 
Bitte unterstützen Sie unsere Arbeit durch Ihre Spende: 
 
Deutschland Sparkasse Passau  

IBAN: DE87 7405 0000 0009 0890 46 
SWIFT-BIC: BYLADEM 1PAS 
(Konto-Nr.: 90 89 046, BLZ: 740.500.00) 
 

International IBAN: DE87 7405 0000 0009 0890 46 
SWIFT-BIC: BYLADEM 1PAS 

 
Österreich Sparkasse Salzburg  

IBAN: AT84 2040 4000 4043 3674 
SWIFT-BIC: SBGSAT2SXXX 
(Konto-Nr.: 000 404 336 74, BLZ 204 04) 

 
Schweiz Aargauische Kantonalbank in Laufenburg 

IBAN:  CH42 0076 1016 1045 5484 6 
Universalkonto:  CHF 0161.0455.4846 

 
Auf Wunsch senden wir Ihnen gerne eine Zuwendungsbe-
stätigung zu. 
 
Redaktionsschluss dieser Ausgabe: 10. 01. 2026 

 
Quantum potes, tantum aude. 

Was du kannst, das sollst du wagen! 
Vers aus der Fronleichnamssequenz Lauda Sion des hl. Thomas von Aquin 


	IK-N 2026-01 02 03 ab S.2.pdf



